UBUNTU/UMUANTY

Un anthropologue a proposé un jeu a des enfants d’une tribu
africaine. Il a mis un panier plein de fruits prés d’un arbre et a
dit aux enfants que le premier arrivé remportait le panier.
Quand il leur a dit de courir, ils se sont tous pris par la main et
ont couru ensemble, puis se sont assis ensemble profitant
de leurs friandises.

Quand il leur a demandé pourquoi ils n'avaient pas fait la
course, ils ont dit : «UBUNTU, comment peut-on nous étre
heureux si tous les autres sont tristes ?»

«UBUNTU» dans la culture Xhosa signifie: «Je suis parce
que nous sommes».

LUBUNTU renvoie a ce qui reléve de I'intérét général et a des valeurs telles que I’hospitalité, la solidarité au sein de
la famille, la compassion, le respect de I'autre.

LUBUNTU est né en Egypte en 1500 avant JC et a essaimé au fur et a mesure que les populations sont descendues dans le
continent africain. Au Malawi on l'appelle 'Umuntu et il est particuliéerement lié a la politique du droit des femmes.
Aujourd’hui CUBUNTUV est une culture majoritairement liée a I'Afrique du Sud. C’est Mandela qui I'a fait connaitre dans le
contexte postapartheid. Puis Desmond Tutu en a parlé lors de la Commission Vérité et Conciliation.

LUBUNTU constitue le versant philosophique du Bien Commun.

Les Biens communs ne sont pas toujours suffisamment abordés sous I'angle de la réalité sociale alors que LUBUNTU
approche le fonctionnement pragmatique de la vie d’'une communauté donnée. Loin de l'individualisme occidental, la
personne en Afrique est dans son quotidien, son travail, sa vie de famille et ses déplacements, toujours reliée a I'autre, aux
ainés, aux ancétres, au cosmos et a la nature qui I'environne.

C’est par I'expérience et le vécu qu’'on comprend LUBUNTU. Sa vision trés contextualisée suppose que ce qui se passe
dans une tribu ne va pas forcément étre bon dans une autre. Eleonore Ostrom, prix Nobel d’économie, a théorisé I'Ubuntu
dans son lien a I'anthropologie africaine de la relation et en tant qu’outil de médiation et de gestion des conflits a I'intérieur
des communautés.

Dans les années 80, la notion d’ UBU~TU passe du langage courant a une philosophie éthique qui se structure en tant que
meéthode pour comprendre les modes de gouvernance locale. Par exemple en ce qui concerne les programmes de nutrition,
si on envoie des tonnes de nourriture, ce sont les hommes qui vont en profiter si on ne tient pas compte du fait que les
femmes et les enfants mangent en dernier lors des repas.

LUBUNTU, qui fait vraiment partie du narratif africain, tend a devenir un narratif politique international depuis que Barak
Obama en a parlé en termes d’humanisme africain. LUBUNTU DIPLOMACY influence ainsi les politiques de développement et
de gouvernance des Biens Communs dans divers pays.

En Afrique du Sud, est créé le logiciel open source UBUNTU et RADIZ UBUANTV a une forte audience sur internet.

En mettant 'humain au centre, LUBUNTU a fait évoluer la jurisprudence (le droit de propriété notamment) au regard de
I'équité et de la bonne foi dans I'établissement des contrats. En Afrique du sud post-apartheid par exemple, a été édité un
livre blanc sur la protection sociale qui a considéré qu’un blanc ou noir avait les mémes droits, quel que soit son niveau
social et son état de santé.

= Note rédigée par Claire Dehove a partir d’extraits de la communication de Violaine Hacker a I'Université du Bien Commun au 100 ECS, Paris, le 10
décembre 2017.

http://100ecs.fr/universite-du-bien-commun/ http://www.commongoodforum.eu/



